Feyzî-i Kefevî’nin Emâlî Naziresi Üzerine Bir İnceleme
Özet
Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin “Emâlî” adlı manzum risalesi, İslam akaidinin temel meselelerini manzum bir üslupla ele alan önemli bir eserdir. Feyzî-i Kefevî, “Emâlî”ye nazire olarak kaleme aldığı “Kaside”sinde eserin vezin ve kafiyesini korumuş, Allah’ın sıfatları, nübüvvet, sahabe sevgisi, iman esasları, ahiret hayatı gibi konuları işlemiştir. Çalışmada Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Halil İnalcık Kütüphanesi’nde bulunan nüsha esas alınmış, Süleymaniye Kütüphanesi’ndeki diğer nüshalarla karşılaştırılarak eserin tenkitli neşri hazırlanmıştır. İnceleme sonucunda “Kaside”nin sadece Rûhu’n-Nüfûs içinde değil, müstakil bir eser olarak da istinsah edildiği tespit edilmiştir. Sonuç olarak bu durum, akaid içerikli manzumelerin önemli örneklerinden biri olan Emâlî’nin ilmî ve edebî çevrelerde değer gördüğü ve Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”sinin, nazire geleneğinin akaid sahasındaki bir örneğini teşkil etmesi açısından önemli olduğunu göstermiştir.
Anahtar Sözcükler: akaid, Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî, Emâlî, Feyzî-i Kefevî
Abstract
Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî’s “Emālī” is a classical didactic poem that addresses the fundamental tenets of Islamic creed in verse form. Feyzî-i Kefevî, in his “Kaside” composed as a “nazire” to this work, preserved its meter and rhyme while elaborating on themes such as the attributes of God, prophethood, love for the Companions, articles of faith, and the hereafter. In this study, the manuscript preserved at the Halil İnalcık Library of Ankara University Faculty of Languages, History, and Geography was taken as the base text, and compared with other copies in the Süleymaniye Library to produce a critical edition. The analysis revealed that the “Kaside” was not only transmitted as part of “Ruhu’l-Nüfus” but was also copied independently as a separate work. This finding demonstrates the scholarly and literary reception of didactic poems on creed and highlights Feyzî-i Kefevî’s “Kaside” as a significant example of the “nazire” tradition within the field of Islamic theology.
Key Words: akaid, Sirâceddin Ali b. Osman el-Ûşî, Emâlî, Feyzî-i Kefevî

1. Giriş
Klasik Türk edebiyatında akaid eserleri dinî ve tasavvufi kaynaklı edebî türler içerisinde önemli bir yere sahiptir. İslam dininin temel kaidelerini ve hükümlerini esas alan akaid eserlerinin medreselerde rağbet görmesi, manzum ve mensur olmak üzere birçok eserin yazılmasına vesile olmuştur. Bu eserler, genellikle Arapça ve Farsça akaid eserlerinden yapılan Türkçe tercüme ve şerhlerdir. [footnoteRef:1] Bunlardan biri de Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Arapça “Emâlî” isimli risalesidir. Anadolu sahasında bu risalenin Türkçe pek çok tercüme ve şerhleri kaleme alınmıştır. Bu çalışmada “Emâlî” isimli risaleye yazılan tercüme ve şerhlerden biri olan Feyzî-i Kefevî’nin nazire olarak yazdığı eseri konu edilmiştir.  [1:  Ahmet Saim Kılavuz, "Akaid", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/akaid (11.09.2025).] 

2. Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Hayatı ve Eserleri
Mâtürîdî kelamcısı, Hanefî fakihi ve muhaddis Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî (öl.575/1179), günümüzde Kırgızistan sınırları içerisinde yer alan Fergana vadisinin önemli şehirlerinden Oş’ta (Ûş) dünyaya gelmiştir. Kaynaklarda hayatına dair ayrıntılı bilgiler bulunmamakla birlikte Ûşî’nin şahsiyeti ve ilmî kimliği konusunda farklı rivayetler mevcuttur. Bununla birlikte, çeşitli kaynaklarda kendisine nispet edilen “şeyh, imam, allâme, muhakkik” gibi nitelendirmeler, döneminde itibarlı bir âlim olarak tanındığını gösterir. Ûşî, fıkıh ve hadis sahalarında çeşitli eserler kaleme almakla birlikte Hanefî tabakat müelliflerinden Kureşî ve İbn Kutluboğa’nın da ifade ettiği gibi asıl şöhretini İslamî kelama dair yazdığı “el-Emâlî” isimli manzum eseri ile kazanmıştır. Ayrıca Ûşi’nin şiirle meşgul olduğu zikredilse de günümüze ulaşan müstakil bir eserine rastlanılmamıştır. Buna rağmen “el-Emâlî” isimli manzumesi, onun şiirdeki kudretini ve ustalığını yansıtan bir eserdir. Kaynaklarda Ûşi’nin vefat tarihiyle ilgili farklı rivayetler bulunur.[footnoteRef:2] [2:  Mehmet Sait Toprak, "Ûşî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/usi (10.09.2025).] 

Eserleri
1. el-Emâlî[footnoteRef:3]:  [3:  Eser ile ilgili ayrıntılı bilgi “Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Emâlî Adlı Akaid Risâlesi” başlığı altında verilmiştir.] 

2. Ġurerü’l-aḫbâr ve Dürerü’l-eşʿâr: Hadislerle öğüt ve hikmete dair şiirlerin derlendiği bir eserdir. Daha sonra Ûşî, bu eserden 1000 sahih hadis seçmiş ve Niṣâbü’l-aḫbâr li-Teẕkireti’l-aḫyâr adlı eserini yazmıştır. 
3. Müsnedü Enes b. Mâlik (Cüzʾ fî rivâyeti Enes b. Mâlik ʿan Resûlillâh bi-isnâdin vâḥid): Ûşî’nin Enes b. Mâlik ve hocası Nasîrüddin el-Ûşî’den aktardığı yaklaşık 300 hadisi 38 bölümde işleyerek tertip ettiği eseridir.
4. el-Fetâva’s-Sirâciyye: Ûşî, bu eserinde Hanefî fakihlerinden Yûsuf b. Ahmed’den naklederek birçok meseleye değinmiş ve eserini onun es-Sicistânî Münyetü’l-müftî isimli eserinin tertibini esas alarak düzenlemiştir.
5. Muḫtelifü’r-rivâye: Ûşî’nin, Necmeddin en-Nesefî’nin el-Manẓûmetü’n-Nesefiyye fi’l-ḫilâf isimli eserine yazdığı şerhtir.[footnoteRef:4] [4:  Mehmet Sait Toprak, "Ûşî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/usi (10.09.2025).] 

3. Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî’nin Emâlî Adlı Akaid Risâlesi
Siraceddin Ali b. Osman el-Ûşî (ö. 575/1179 [?]) tarafından kaleme alınan Emâlî, Mâtürîdî kelâm geleneğine ait manzum bir akaid risâlesidir. Müellif eserini el-Emâlî adıyla zikretse de eser, literatürde beyitlerinin son sözcüklerinin “lâm” harfiyle bitmesi sebebiyle el-Ḳaṣîdetü’l-lâmiyye fi’t-tevḥîd ve eserin ilk beytine nispetle Ḳaṣîdetü Yeḳūlü’l-ʿAbd olarak da geçer. Eser bazı kaynaklarda ise Bedʾü’l-Emâlî, el-Ḳaṣîdetü’l-Ḥanefiyye olarak da anılır. Bununla birlikte III. Murad devri âlimlerinden Muhammed b. Malkoca tarafından yapılan Türkçe şerhte kullanılan “Lâmiyye-i Kelâmiyye” terkibi, daha sonraki araştırmalarda da benimsenmiş ve risâlenin alternatif adlandırmalarından biri olmuştur.[footnoteRef:5] Dolayısıyla söz konusu eser “Emâlî, Bed’ul-Emâlî, el-Ḳaṣîdetü’l-lâmiyye fi’t-tevḥîd, Kasidetü Yekulu’l-Abd, Kasidetü’l-Hanefiyye, Kasidetü’l-Lâmiyye, Lâmiyye-i Kelamiyye” isimleriyle anılır. [5:  Kemal Edib Kürkçüoğlu, “Lâmiyye-i Kelâmiyye”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.I-II, 1954, s.1-24.] 

Kelam ilminde yazılan ilk eserlerden biri olan “Emâlî” kaside şeklinde olup her beytin sonu “âli/âlî” ile bittiği için “emâlî” adını aldığı ifade edilir. [footnoteRef:6] Bunun yanı sıra “emâlî” kelimesinin “yazılar, dikte edilen metinler” anlamından olan Arapça “imlâ”nın çoğulu olması sebebiyle eserin bu isim ile adlandırılmış olması da başka bir görüştür. Eserin telif tarihi H. 569/M. 1174 olup farklı yazma ve baskı nüshalarında beyit sayısı 66 ile 68 arasında değişir. [footnoteRef:7] [6:  Yuldus Musahanov, Oşi ve Emali Kasidesi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), Ankara, 2001, s.12-37.]  [7:  Havva Karaman, Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs Adlı Eseri (İnceleme-Metin), İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), İstanbul, 2019; Kemal Edib Kürkçüoğlu, agm.: s.1-24.] 

Eser, içerik bakımından klasik kelâm literatüründe yaygın olan ilâhiyyât, nübüvvât, semʿiyyât şeklinde üçlü tasnife bağlı kalınarak düzenlenmiştir. Risâle, tevhid konusuna işaret eden bir beyitle başlamış ve daha sonra Allah’ın zâtı ve sıfatları ele alınmıştır. Burada “halku’l-Kur’ân, rü’yetullah, haberî sıfatlar, insan fiilleri ve aslah” gibi tartışmalı meseleler üzerinde durulmuş, muhalif fırkaların görüşleri ise dolaylı bir şekilde eleştirilmiştir. Daha sonraki beyitlerde nübüvvetle ilgili meselelere değinilmiş ve evliyanın kerametlerinin hak olduğu belirtilmiştir. Ayrıca ehl-i sünnetin benimsediği Ebu Bekir, Ömer, Osman, Ali şeklindeki Hulefâ-yı Râşidînin fazilet sıralaması aktarılmış ve ashaba yönelik eleştirilerin dinen caiz olmadığı ifade edilmiştir. Risalenin ilerleyen bölümlerinde iman, tekfir vb. konular işlenmiş ve birtakım kelamî tartışmalara da yer verilmiştir. Eser, ölüm ve âhiret halleriyle ilgili beyitlerden sonra müellifin hayır dua temennisiyle sona ermiştir.[footnoteRef:8] [8:  M. Sait Özervarlı, "El-Emâlî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-emali--usi (10.09.2025); Muhit Mert, “Oşlu Din Âlimi Ali B. Osman Ve Bed’ü’l-Emâlî Adlı Eseri Bağlamında İtikadî Görüşleri”, Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2005/1-2, c. IV, S. 7-8.] 

Maturidi kelam ekolünün temel görüşlerini ve birtakım fıkhi ve felsefi konularını ihtiva eden Emâlî hacim bakımından küçük olsa da içerik açısından oldukça zengindir. Eserin ehl-i sünnetin inanç esaslarını ihtiva etmesi ve konuların pratik ile anlaşılır bir üslupla ele alınması sebebiyle İslam dünyasının çeşitli orta ve yüksek seviyeli medreselerinde akaid öğretiminde ders kitabı olarak okutulmuştur. [footnoteRef:9] Ayrıca eserin manzum oluşu ve özlü anlatımı ile eğitimde ezberlemeyi kolaylaştırması sebebiyle eser çok fazla rağbet görmüş, pek çok defa istinsah edilmiş ve üzerine çok sayıda tercüme ve şerh yazılmıştır. Bu yoğun ilgi, eserin farklı coğrafyalardaki kütüphanelerde muhafaza edilen yazma ve matbu nüshalarının çok fazla olması ile de anlaşılabilir. Eserin nüshaları Almanya Berlin ve Münih’te, Fransa Paris’te, İsveç Stockholm’de, Mısır Kahire’de, Hindistan Rampur’da, Türkiye İstanbul’da, İngiltere Cambridge’de, Türkistan Buhara’da, Rusya’da ve daha birçok yerde tespit edilmiştir.[footnoteRef:10] Emâlî ile ilgili yukarıda da zikredildiği gibi Arapça ve Farsça birçok şerh, haşiye ve tercüme yazılmıştır; fakat burada, çalışmanın amacını aşacağı düşünüldüğünden, aşağıda sadece eserin bilinen Türkçe şerh ve tercümeleri yazıldıkları yüzyıl ve müellifleri ile birlikte sunulmuştur. [9:  Durmuş Özbek,  “el-Uşi ve ’’Kasidetü’l-Emali”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 5, S. 5, 1994.]  [10:  M. Sait Özervarlı, "El-Emâlî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-emali--usi (07.09.2025).] 

4.  Emâlî’nin Türkçe Tercüme ve Şerhleri
Emâlî’nin Türkçe tercüme ve şerhleri arasında XIII-XIV. yüzyılda mütercimi belirsiz olan Tercüme-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:11]; XVI. yüzyılda Le’âlî Ahmed b. Mustafâ (ö. 1563)’nın Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:12], Mehmed b. Ahmed b. Molkoça’nın Şerh-i Lâmiyye-i Kelâmiyye (Şerhü’l-Emâlî)[footnoteRef:13], Şeyhülislâm Hoca Sadeddîn b. Hasan Cân (ö. 1600)’ın Lâmiyye-i Kelâmiyye (Manzûm Tercüme-i Kasîde-i Emâlî)[footnoteRef:14], Şem’î Şem’ullâh (ö.1602’den sonra)’ın Manzûm Tercüme-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:15]; XVII. yüzyılda Feyzî-i Kefevî, Mehmed b. Haci Haydar (ö. 1614 veya 1643)’ın Rûhu’n-Nüfûs (Şerh-i Kasîde-i Nazîre-i Emâlî)[footnoteRef:16], Şeyh Ahmed Karahisarî (ö. 1631’den sonra)’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:17]; XVIII. yüzyılda Halîl b. Îsâ el-Akkirmanî (ö. 1719’dan sonra)’nin Fevâ’idü'l-Emâlî ve Ferâ’idü'l-Le’âlî (Şerh-i Kasîde-i Emâlî)[footnoteRef:18], Alî b. Mustafâ Enderûnî (ö. 1752’den sonra)’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:19], Ahmed b. Mehmed Emîn İstanbulî (ö. 1753’ten sonra sonra)’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:20], Derûnîzâde Mehmed Hulûsî b. Abdullâh (ö. 1753)’ın Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:21], Kudsî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:22], Abdurrahmân ed-Darîr (ö. 1754’ten sonra)’in Tercüme-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:23]; tarihi belirsiz olanlar Dürrî Şeyh Mehmed Mevlevî el-Çorluvî’nin Nûru'l-Le’âlî Şerhu Bed'i'l-Emâlî[footnoteRef:24], Ömer b. Alî İbrâhîm Burdurî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî (Yekûlü’l-Abd)[footnoteRef:25], Feyzî, Tercüme-i Kasîde-i Emâlî (manzum)[footnoteRef:26], Ömer b. Alî İbrâhîm Burdurî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:27], Mahmûd el-Hamîdî’nin Şerh-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:28], mütercimi belirsiz olan Tercüme-i Kasîde-i Emâlî[footnoteRef:29] isimli eserler sayılabilir. [footnoteRef:30] Anadolu sahasında yazılan Türkçe şerh ve tercümelerin yanı sıra Emâlî üzerine Sönmez Kutlu’nun “Ali b. Osman el-Oşi”[footnoteRef:31] ismiyle Kırgızca tercümesi ve Abdulmelik’in yüksek lisans çalışması[footnoteRef:32] olan Özbekçe tercümesi de vardır.  [11:  Bkz. Şinasi Tekin, “The Turkish Translation of Bedvü’l-Amâlî in Quatrians”, Journal of Turkish Studies / Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi, S. 4, 1980, s. 157-206.]  [12:  Bkz. Süleymaniye Ktp. Fatih 278/2.]  [13:  Bkz. Süleymaniye Ktp. Kemal Edip Kürkçüoğlu 43.]  [14:  Bkz. Kemal Edip Kürkçüoğlu, agm.]  [15:  Bkz. Süleymaniye Ktp. Fatih 5427.]  [16:  Bkz. Süleymaniye Ktp. Reşid Efendi 137/3.]  [17:  Bkz. Nurosmaniye Ktp. 4979/3.]  [18:  Bkz. Nurosmaniye Ktp. 1601.]  [19:  Bkz. Milli Ktp. Yz. A 1813.]  [20:  Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 1722.]  [21:  Bu eserin nüshasına ulaşılamamıştır.]  [22:  Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 5876.]  [23:  Bkz. Süleymaniye Ktp. Tırnovalı 1052.]  [24:  Bkz.. Süleymaniye Ktp. Reşid Efendi 1315, İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY1945.]  [25:  Bkz. Burdur İl Halk Ktp. 486/6.]  [26:  Bkz. Kayseri Raşid Efendi Ktp. 196/11; Konya Bölge Yazma Eserler Ktp. BY 2858.]  [27:  Bkz. Burdur İl Halk Ktp. 486/6.]  [28:  Bkz. Beyazıt Devlet Ktp. Veliyyüddin Efendi 3637/6. ]  [29:  Bkz. Yapı Kredi Bankası Sermet Çifter Araştırma Ktp. 13/4. 
 Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 3080.
 Bkz. İstanbul Üniversitesi Nadir Eserler Ktp. TY 6638.]  [30:  Sadık Yazar, Anadolu Sahası Klasik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (doktora tezi), İstanbul, 2011, s.1055-1058.]  [31:  Alatoo-Oş Jurnalı 3000, Atayın Çıgarılışı Özel Sayısı, Bişkek 2000.]  [32:  Abdulmelik, yüksek lisans tezi, Ankara 2001.] 

5. Feyz-i Kefevî 
XVI. yüzyılın ikinci yarısında Kırım’ın önemli kültür merkezlerinden biri olan Kefe’de dünyaya gelen Feyzî-i Kefevî (öl. 1614)’nin asıl adı Mehmed Feyzullah’tır. Babasının adı Haydar olan Feyzî-i Kefevî bazı eserlerinde kendini “Muhammed b. el-Hacı Haydar eş-Şehir bi Feyzî’l-Kefevi” şeklinde tanıtmış ve şiirlerinde de “Feyzî” mahlasını kullanmıştır. Şair öğrenimini ilk olarak Kefe’de daha sonra ise İstanbul’da tamamlamıştır. Arapça, Farsça, mantık, belâgat, hukuk ve hat gibi farklı ilimlerde kendini yetiştiren Feyzî-i Kefevî aynı zamanda tasavvuf eğitimi almıştır. Kefe’de müderrislik ve vaizlik yapmıştır. Mutasavvıf bir şair olan Feyzî-i Kefevî Halvetî tarikatına intisap etmiş ve zamanla şeyhlik makamına yükselmiştir.[footnoteRef:33] Hayatının son dönemlerinde İstanbul’a gelen Feyzî-i Kefevî 1614 yılında burada vefat etmiştir.  [33:  Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müelifleri, haz. M.A. Yekta Saraç, Ankara, 2016; Kabilî, Sultan-ı Hubana Münasib Eş’ar, haz. Mehmet Gündüz, Ankara, 2018, s.1109; Muvaffak Eflatun, Feyzi-i Kefevi Divanı: Tahlil-Metin, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (doktora tezi), Ankara, 2003, s.5-39; Havva Karaman, agt.: s.1-24, Muvaffak Eflatun, agt.: s.5-39., https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/feyzii-kefevi] 

Feyzî-i Kefevî eserlerinde akıcı bir üslup ve sade bir dil kullanmıştır. Eserler hem şekil hem muhteva açısından incelendiğinde, şairin Divan şiiri kültürüne hâkim olduğu anlaşılır. Feyzî’nin eserleri ilmî ve edebî olmak üzere iki grupta incelenebilir. Feyzî’nin ilmî eserleri tasavvuf ve dinî içerikli olup didaktik mahiyettedir.
1. Divan[footnoteRef:34]: Feyzî-i Kefevî’nin Divan’ında 15 kaside, 13 müseddes, 7 tahmis, 3 terci-bend, 6 terkib-bend, 8 nazım, 409 gazel, 38 matla, 36 kıta olmak üzere 536 şiir bulunur. [34:  Muvaffak Eflatun, agt.] 

2. Kırk Hadis Tercümesi: Din, ahlak ve sosyal hayat muhtevalı hadis tercümelerini ihtiva eden eser 15 farklı kalıp ve 40 kıta şeklindedir.
3. Rûhu’n-Nüfûs[footnoteRef:35]:  [35:  Eser ile ilgili ayrıntılı bilgi “Rûhu’n-Nüfûs” başlığı altında verilmiştir.] 

4. Nusretü’d-Dâir: Devrin sema, devran ve musiki gibi tasavvufi tartışmalarının ele alındığı mensur bir eserdir. 
5. Ravzatü’l-‘İbâd: Mesnevi nazım şekliyle yazılmış kırk hadis tercümesidir. 
6. Risâle fi Hakkı’l-Hamr: İçkinin zararları ve İslam dinine göre haram olan hususlarının ele alındığı bir eserdir. 
7. Hadâyıku’l-Ahyâr fi Hakâyıkı’l-Ahbâr: Hadîka adı verilen 128 bölümden oluşan mensur bir eserdir.[footnoteRef:36] [36:  Havva Karaman, agt.: s.1-24, Muvaffak Eflatun, agt.: s.5-39., https://teis.yesevi.edu.tr/madde-detay/feyzii-kefevi] 

6. Rûhu’n-Nüfûs
Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs isimli eseri Ali b. Osman el-Ûşî’nin Emâlî’ye yazdığı naziresi ve Türkçe şerhidir. Feyzî-i Kefevî, eserine öncelikle mezheplerin itikadî görüşlerini mezheplerin doğuşuna ilişkin rivayetlere yer vererek başlamış, ardından bu mezheplerin teşekkül eden kollarını ve bu fırkaların öncülerini tanıtmıştır. Daha sonra ise Ali b. Osman el-Ûşî’nin akaid alanında kaleme aldığı “Emâlî” isimli risalesine yazdığı naziresinin şerhine geçmiştir. Feyzî, söz konusu kasidenin yazılış sebebini bir kimsenin Allah’ın birliğini kalbiyle bilebildiğini, fakat kimi zaman soyut konuları öğrenmede açıklama ve yorumlara ihtiyaç duyulduğunu ifade etmiştir. Kaside’de el-Ûşî’nin eserinde itikâdi konuları nasıl işlediğine değinmiştir. Ayrıca Emâlî ile benzer şekilde Allah, nübüvvet, iman, âlem, meâd ve sahabe gibi konularına yer vermiştir. Bu eser Şerh-i Kaside-i Nazire-i Emâli olarak da anılır.[footnoteRef:37]  [37:  Havva Karaman, agt.: s.1-24.] 

Yukarıda da zikredildiği gibi Emâlî’nin pek çok Türkçe şerh ve tercümesi yapılmıştır. Kütüphanelerde Feyzî-i Kefevî’nin “Rûhu’n-Nüfûs” adlı eserinin nüshalarının yanı sıra “Rûhu’n-Nüfûs”ta bulunan kasidenin nüshalarının müstakil olarak bulunduğu da tespit edilmiştir. Bunlardan biri de Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu’nda bulunan nüshadır. İlgili kütüphanenin kataloğu başka vesilelerle tarandığında bu nüshaya tesadüfen rastlanılmıştır. Söz konusu yazma nüsha 4 varaktan müteşekkil olup nesih hatla istinsah edilmiş ciltsiz bir eserdir. Katalogda “Kaside”[footnoteRef:38] ismiyle ve müellifi “Feyzî” olarak gösterilmiştir; fakat bunun dışında bu eserle ile ilgili herhangi bir bilgi ve eserin hangi Feyzî’ye ait olduğu bilgisi verilmemiştir. Eserin müellifi “Feyzî” Divan şiirinde en çok kullanılan mahlaslardan biridir ve “Feyzî” mahlaslı şair sayısının Tuhfe-i Naili[footnoteRef:39]’de 52 ve Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü Projesi (TEİS) web sayfasında ise 65 olduğu tespit edilmiştir. Daha sonra nüsha üzerine çalışılınca eserin el-Ûşî’ye ait “Emâlî” risalesi ile ilgili olduğu fark edilmiş ve “Kaside”nin Feyzî-i Kefevî’nin Emâlî’ye nazire olarak yazdığı Rûhu’n-Nüfûs’ta bulunan kaside olduğu anlaşılmıştır. Ardından diğer kütüphanelerdeki kataloglar tarandığında Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu’nda “Kasîde”[footnoteRef:40] ve yine aynı kütüphanenin Yazma Bağışlar Koleksiyonu’nda “Manzûme-i Feyzî”[footnoteRef:41] adıyla kayıtlı eserlerin Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu’nda daha önce tespit edilen eserin benzer nüshaları olduğu görülmüştür. Söz konusu kaside, her ne kadar Rûhu’n-Nüfûs’ta yer alsa da yukarıda bilgileri verilen nüshalarda müstakil olarak bulunması dikkat çekici bir husustur. Ayrıca Feyzî mahlaslı bir şairin manzum olarak yazdığı Tercüme-i Kasîde-i Emâlî ismiyle Kayseri Raşid Efendi ve Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi’[footnoteRef:42]nde bulunan yazmalar incelemiştir; fakat bu eserlerin Feyzî-i Kefevî’nin Emâlî kasidesinden farklı olduğu tespit edilmiştir. [38:  Bkz. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu, no: 767.]  [39:  Bünyamin Yuvacı, İnehanzâde Mehmet Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî Metin ve Muhtevâ (II. CİLT s. 735-999), Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), Sivas, 2014.]  [40:  Bkz.. Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu, no: 03873-001.]  [41:  Bkz. Süleymaniye Kütüphanesi Yazma Bağışlar Koleksiyonu, no: 05857.]  [42:  Bkz. Kayseri Raşid Efendi Ktp. 196/11; Konya Bölge Yazma Eserler Ktp. BY 2858.] 

7. Feyzî-i Kefevî’nin Kaside’si
Nazire, bir şairin manzum eserine başka bir şair tarafından aynı vezin ve kafiye düzeninde yazılan şiir şeklinde tanımlanır. Nazireler genellikle asıl eseri aşma, aynı değerde bir eser yazma, esere duyulan hayranlığı ifade etme vb. maksatlarla yazılır. Nazirelerin bir başka dikkate değer yönü ise esas alınan şiirde kullanılan “atasözü, deyim, vecize, kelâmıkibar, ayrıca iktibas veya tazmin yoluyla alınmış meşhur bir mısra” gibi söz kalıplarının tekrarlanmasıyla ifade ve konu birliğinin sağlanmasıdır. [footnoteRef:43] Bir nazire mahiyetinde olan “Kaside”de esas şiir olan “Emâlî”nin kafiye ve vezninin muhafaza edildiği görülmüştür. “Kaside”, “Emâlî”nin vezni olan “Mefāʿ i̇̄lün Mefāʿ i̇̄lün Feʿūlün” ve “-âli/-âlî” kafiyesi ile yazılmıştır. Bununla birlikte 66-68 beyitten oluşan “Emâlî”den farklı olarak “Kaside”[footnoteRef:44] 75 beyit ile kaleme alınmıştır. [43:  İsmail Durmuş, "Nazîre", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/nazire#1 (11.09.2025).]  [44:  Bkz. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu, no: 767.] 

“Emâlî” ve “Kaside”nin muhteva açısından da birbiri ile örtüştüğü söylenilebilir. Genel olarak tevhid, Allah’ın sıfatları, peygamberlik, sahabe sevgisi, iman esasları, ölüm sonrası hayat ve ahiret halleri gibi itikadî konular manzum olarak işlenmiştir. “Kaside”ye tevhid konusu ile başlanmıştır. İlk beyitlerde Allah’ın sıfatlarına temas edilmiş, O’nun arş üzerinde bulunduğu, ancak mekân ve zamandan münezzeh olduğu ifade edilmiştir. Daha sonraki beyitlerde ahiret inancı çerçevesinde cennet, cehennem ve ölümden sonraki hayat, peygamberlere ve meleklere iman etmenin gerekliliği ele alınmıştır. Sonra Hz. Muhammed’in son peygamber oluşu, Miraç hadisesi ve Hulefâ-yi Râşidîn’in üstün faziletleri işlenmiştir. Ayrıca bu büyük şahsiyetler hakkında olumsuz söz söylemenin dinen caiz olmadığına değinilmiştir. Kaside’nin ilerleyen beyitlerinde iman esasları ile devam edilmiş; kabir azabı, kıyamet günü gibi dinî ve tasavvufî konular işlenmiştir. Son iki beyitte ise Feyzî-i Kefevî, dua bölümüne geçmiştir: 
Dürişüp Feyżi̇̄-i bi̇̄-tāb u ṭāḳat	
Cihān bāġında dikdi bu nihāli 
Murād ol kim yiyenler mi̇̄vesinden
Analar ḫayr ile bu pāyimāli
Bu beyitlerde şairin dünyayı bir bağa, kasidesini bir ağaca ve hatta son beyitte de meyveli bir ağaca benzettiği görülür. Burada şair, meyvesi tatlı ve lezzetli olan bir ağaç gibi ruha zevk veren ve hoş gelen bir şiir yazdığını ifade etmiştir. Ayrıca ağaç, toprağa kök salar ve ağacın kolayca sarsılması, yıkılması güçtür.  Bu açıdan da şairin şiirinin dünyada kalıcı olmasını arzu ettiği düşünülebilir. Daha sonra şair, son beyitte ruha hoş gelen ve zevk veren şiirini okuyanın, şairi dua ile anmasını istemiş ve burada kendisini “payimal” olarak “hakir, perişan” olarak nitelendirmiştir. Dolayısıyla Şair Feyzî-i Kefevî’nin “cihān bāġı (=dünya bağı)” terkibinde teşbih, “nihāl” ile şiirini kastederek istiare ve “pāyimāl(=hakir, perişan) ifadesinde de mecaz-ı mürsel sanatına başvurduğu görülmüştür. Bu bağlamda bu bölüm Feyzî-i Kefevî’nin edebî kudretini yansıtması açısından da dikkate değerdir.
Türkiye’nin çeşitli kütüphanelerinde yapılan tarama ve incelemeler neticesinde, yukarıda da zikredildiği gibi Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”sinin 3 nüshası tespit edilebilmiştir. Bu çalışmada Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi’nde bulunan nüsha esas alınmıştır. Bu nüsha Süleymaniye Kütüphanesi’nde bulunan diğer iki nüsha ile tenkit edilmiştir. Ayrıca söz konusu eserin Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs’ta bulunması sebebiyle Rûhu’n-Nüfûs[footnoteRef:45]’ta bulunan kaside ile “Kaside”nin üç nüshası karşılaştırılmıştır. Nüshalar, Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Prof. Dr. Halil İnalcık Kütüphanesi Mustafa ÇON-A Koleksiyonu DTCF, Süleymaniye Kütüphanesi Yazma Bağışlar Koleksiyonu SY, Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu SHM, Rûhu’n-Nüfûs RN kısaltmaları ile gösterilmiştir:  [45:  Bkz. Süleymaniye Kütüphanesi Hacı Mahmud Efendi Koleksiyonu, no: 1781.] 


Ḳaṣi̇̄de
     Mefāʿ i̇̄lün Mefāʿ i̇̄lün Feʿūlün
1. Gel ey maḳṣūd iden Ḥaḳḳ’a viṣāli
     Var ezber ile luṭf it bu fisāli[footnoteRef:46] [46:  fisāli: ḫiṣāli SY, SHM, RN] 


2. Ḫudā pāyendedür yoḳdur ḥudūs̱ı
    Anuñ çoḳdur hem evṣāf-ı kemāli

3. Odur Ḥayy u Müdebbir cümle-i emr[footnoteRef:47] [47:  emr: emre SY, RN] 

    Odur taḳdi̇̄r ü ḫalḳ iden fiʿāli

4. Ḥiyāz[footnoteRef:48]-ı ḳudret-i ʿilminden[footnoteRef:49] anuñ		 [48:  Ḥiyāz: Ḫıyār RN]  [49:  Metinde “Ḥiyāz-ı ü ḳudret ü ʿilminden” şeklindedir; fakat anlam gereği “Ḥiyāz-ı ḳudret-i ʿilminden” olarak düzeltilmiştir.] 

Degül bir nesne çıḳmaḳ iḥtimāli

5. Müri̇̄d-i kā’inātdür[footnoteRef:50] ḫayr eger şer		 [50:  Metinde “Müri̇̄d ü kā’inātdür” şeklindedir; fakat anlam gereği “Müri̇̄d-i kā’inātdür” olarak düzeltilmiştir.] 

Veli̇̄ sevmez begenmezdür vebāli

6. Ḫudā semʿ ü baṣarla muttaṣıfdur
    Sözine beñzemez ḫalḳuñ[footnoteRef:51] maḳāli [51:  ḫalḳuñ: ḥaḳḳuñ SY] 


7. İki nevʿ üzredür Ḥaḳḳ’uñ kelāmı
    Biri nefsi̇̄ birisi daḫi ḳāli̇̄

8. Degül nefsi̇̄ olan Ḳur’ān’ı maḫlūḳ
     Veli̇̄ ḥādis̱dür elfāẓ-ı le’āli[footnoteRef:52] [52:  elfāẓ-ı le’āli: elfāẓu’l-evveli RN, bu beyit SHM’de mevcut değildir.] 


9. Daḫi ẕātı gibi cümle ṣıfātı
     Ḳadi̇̄mi̇̄dür ḳabūl itmez zevāli

10. Ṣıfātı ẕātınuñ ʿaynı degüldür
    Degül ġayri ki bula infiṣāli

11. Degül Ḥaḳ cevher ü cism ü muṣavver[footnoteRef:53] [53:  Metinde “cism ü muṣavver” şeklindedir; fakat anlam gereği “cism-i muṣavver” olarak düzeltilmiştir. ] 

     Yoḳ anuñ cüz’ ü baʿża iştimāli
[2a]
12. Taḥayyüzden ḥülūl ü ittiḥādden
     Teʿāli̇̄ ẕātihi̇̄ Ḥaḳḳu’t-Teʿāli̇̄

13. Ḫudā ʿarş üzre gerçi müstevi̇̄dür[footnoteRef:54] [54:  müstevi̇̄dür: mesnedidür RN] 

     Veli̇̄ yoḳdur mesās u ittiṣāli

14. Ḫudā’ya şey’ ü ẕāt ıṭlāḳı vardur
    Veli̇̄kin şeş cihetden ẕātı ḫāli̇̄


15. İḥāṭa eylemez anı zamānuñ
    Ne māżi̇̄si ne istiḳbāl ü ḥāli

16. Münezzehdür daḫi ferzend ü zenden		
     Anuñ yoḳdur naẓi̇̄r ü mis̱āli[footnoteRef:55] [55:  naẓi̇̄r ü mis̱āli: naẓi̇̄ri hem mis̱āli SY, naẓi̇̄ri vü mis̱āli SHM, RN] 



17. Maʿādinden[footnoteRef:56] meẓāhirden hemi̇̄şe [56:  Maʿādinden: Muāvinden SHM, RN] 

     Ġani̇̄dür Kirdigār-i ẕi’l-maʿāli

18. Degül ismi[footnoteRef:57] müsemmāya müġāyir[footnoteRef:58] [57:  ismi: esmā SY ]  [58:  müġāyir: muḳābil SY] 

     Murād ismiyle olsa ẕātı ʿāli̇̄[footnoteRef:59] [59:  Metinde “ẕāt-ı ʿāli̇̄” şeklindedir; fakat anlam gereği “ẕātı ʿāli̇̄” olarak düzeltilmiştir.] 


19. ʿİbāduñ iḫtiyār u ḳudretile
     Olur cümle nüzūl ü irtiḥāli[footnoteRef:60] [60:  nüzūl: nüzūli SY] 


20. Ḫudā’nuñ üstine bir nesne vācib
    Degüldür diñleme ehl-i iʿtizāli

21. Degüldür[footnoteRef:61] cehl-i ʿāḳil ʿöẕr-i[footnoteRef:62] maḳbūl [61:  Degüldür: Degül SY ]  [62:  ʿöẕr-i: ʿöẕri SHM] 

    Yiter idrāk-ı ḥaḳḳa fehm-i bāli[footnoteRef:63] [63:  bāli: ḥāli SY] 


22. Degül ṣāliḥ ʿamel hem cüz’-i i̇̄mān
    Budur ḳavl-i aṣah ḳıl imtis̱āli
[2b]
23. Çıḳarmaz mü’mini i̇̄mān yolından
     Zinā vü ḳatl ü fısḳ[footnoteRef:64] ü iḫtizāli [64:  ḳatl ü fısḳ: fısḳ ü ḳatl RN] 


24. Maʿāṣi̇̄ eylemez ṭāʿāti iḥbāṭ
     Bu sözden ġayra[footnoteRef:65] itme ittikāli [65:  ġayra: ġayrı SHM] 


25. Dilerse Ḥaḳ baġışlar her günāhı
    Virür ʿāṣi̇̄ye ʿafv ü ictiẕāli[footnoteRef:66]  	 [66:  Metinde “ʿafv-i ictiẕāli” şeklindedir; fakat anlam gereği “ʿafv ü ictiẕāli” olarak düzeltilmiştir.] 


26. Bugün ḳaṣd itse yarın irtidāde
     Şeri̇̄ʿat ḥükm ider küfrine ḥāli

27. Tefavvüh lafẓ küfriyle küfrdür			
     Gerek maʿnādan olsun iġtifāli[footnoteRef:67] [67:  Bu beyit SHM’de mevcut değildir.] 


28. Hem i̇̄mān-i muḳallid muʿteberdür
     Degül i̇̄mān-i be’s[footnoteRef:68] ammā ki ġāli̇̄		 [68:  be’s: ye’s RN] 


29. Daḫi maʿdūm olana şey’ dinilmez
    Anı görmez Ḫudā ḳo ḳi̇̄l ü ḳāli

30. Taġāẕẕi̇̄ [footnoteRef:69]olınan eşyānuñ adı [69:  Taġāẕẕi̇̄: Teġaddi̇̄ RN] 

     Rızıḳdur hep ḥarāmı vü ḥelāli

31. Muḳarrerdür ḥudūs̱ı māsivāllāh
     Kimi gerçi ider fāsid ḫayāli

32. Müselmānāna şeh lāzımdur ammā
     Degül lāzım dimiş ehlü’l-emāli

33. Hem olmaḳ efżal-i ehl-i zamāna
     Degül lāzım ki maʿṣūm ola vāli̇̄[footnoteRef:70]  [70:  Bu beyit DTCF’de ve beytin ikinci mısra’ı da SHM’de mevcut değildir.] 


34. Ḳılup ni̇̄k ü bed ardında namāzı
    İmām üstine itme istilāli
[3a]
35. Nebi̇̄ çoḳdur veli̇̄ üç yüz on üçdür
     Olanlar bil Resūl ismiyle ḥāli

36. İmāmu’l-enbiyā ḥatmu’r-rüsüldür
    Muḥammed ṣāḥib-i ḥüsnü’ş-şemāli

37. Anuñ şerʿi ḳadi̇̄mi[footnoteRef:71] zā’il olmaz [71:  ḳadi̇̄mi: ḳavi̇̄mi SY, SHM; ḳavi̇̄dür RN] 

     Bulınca ʿıḳd-i ʿālem inḥilāli

38. Daḫi miʿrāc cismānisi ḥaḳdur
     Aña çoḳdur berāhi̇̄ni ʿavāli

39. Günāhı ḳaṣdla[footnoteRef:72] itmekden anlar [72:  ḳaṣdla: ḳaṣd ile SY, SHM, RN] 

     Beri̇̄dür her biri yoḳ iḫtilāli

40. Peyember[footnoteRef:73] olmamışdur zen hem ol kim[footnoteRef:74] [73:  Peyember: Peyġamber SY, SHM]  [74:  zen hem ol kim: zen ol kim SY] 

    Ola pāyinde rıḳḳıyyet ʿiḳāli

41. Dime İskender ü Loḳmān nebi̇̄dür
     Egerçi baʿżılar itdi cidāli

42. Veli̇̄lerden ser-ā-ser her nebi̇̄nüñ
     Müberhendür ʿulüvv ü intiḥāli

43. Ṣudūr ider kerāmet her veli̇̄den
     Murād itse Ḫudā-yı ẕü’l-celāli

44. Ülü’l-elbāb ü erbāb-ı keremdür
    Resūl-ı ekremüñ aṣḥāb-ı vāli̇̄[footnoteRef:75] [75:  Bu beyit SY’de derkenar olarak yazılmıştır. ] 


45. Sevüp anları ḫayr ile añanuñ
     İki ʿālemde ʿizzetdür me’āli[footnoteRef:76] [76:  Bu beyit SY’de derkenar olarak yazılmıştır.] 


[3b]
46. Ḳadi̇̄mü’ṣ-ṣoḥbedür Ṣıddi̇̄ḳ-ı ekber		
    Ḳamudan vardur anuñ intiḥāli[footnoteRef:77] [77:  Bu beyit SY’de derkenar olarak yazılmıştır.] 



47. ʿÖmer’dür baʿdehü ḫayru’ṣ-ṣaḥābe
     ʿAdāletde yoḳdur anuñ[footnoteRef:78] hemāli [78:  yoḳdur anuñ: anuñ yoḳdur SY, SHM, RN] 


48. Pes andan efżal-i ümmetdür ʿOs̱mān
    Mürettibdür kelām-ı[footnoteRef:79] lāyezāli [79:  kelām-ı: kelāmı SY] 


49. Ḫilāfet ḫātemi şāh-ı velāyet
    ʿAli̇̄’dür bedr olmışdur hilāli

50. Emi̇̄r Şāh’uñ[footnoteRef:80] ol itdügi daʿvā [80:  Emi̇̄r Şāh’uñ: Emi̇̄r Şām’uñ SY, SHM, RN] 

     Ḫaṭādur iḳtiżā itmez ḍalāli

51. Yezi̇̄d’e laʿnet itmez ehl-i taḳvā
    Revādur dir veli̇̄[footnoteRef:81] baʿżı mevāli̇̄ [81:  veli̇̄: didi SHM] 

 
52. Libās-i ʿiṣmet-i ṣıddi̇̄ḳadur pāk
    Betūl’den yücedür baʿżı ḫilāli

53. Mesi̇̄ḥ inse gerekdür yire gökden
     Helāk itmege Deccāl-i ḫabāli[footnoteRef:82] [82:  Metinde “Deccāli ḫabāli” şeklindedir; fakat anlam gereği “Deccāl-i ḫabāli” olarak düzeltilmiştir.] 


54. Ecel birdür ecelsüz kimse ölmez
    Budur cümle nüḳūlüñ intiḥāli


55. ʿAẕāb-ı ḳabr ḥaḳdur şekkimüz yoḳ
     İder Münkir Nekir andan[footnoteRef:83] su’āli [83:  andan: anda SY, SHM, RN] 


56. Kimine ravża-i cennet olur gūr
     Kiminüñ ḳabr olur dārü’l-nikāli
[4a]	
57. Aṣılmış pārelenmiş yanmış ādem
    Olur mes’ūl ü bulmaz insilāli

58. Nebiyyi̇̄n ile ṣıddi̇̄ḳi̇̄ne aṣlā
    Su’āl olmaz didi cellü’l-ahāli

59. Ṣorılmazdur şehi̇̄d ü daḫi[footnoteRef:84] maṭʿūn [84:  şehi̇̄d ü daḫi: şehi̇̄d daḫi SY, SHM] 

    Hem ol kim[footnoteRef:85] ḥıfż-ı serḥad ola ḥāli [85:  kim: ki SHM] 


60. Sefi̇̄h ü ṭıfl u ebleh[footnoteRef:86] ehl-i fetret [86:  ebleh: bülh ü RN] 

     Oḳıyan sūre-i Mülk’i leyāli̇̄[footnoteRef:87] [87:  Bu beyit SHM’de sonraki beyit ile yer değiştirmiştir. ] 


61. Ölen cumʿa güni ya gicesinde[footnoteRef:88] [88:  güni ya gicesinde: güni gicesinde RN] 

     Ṣorılmazdı didi baʿż-ı eʿāli̇̄[footnoteRef:89] [89:  eʿāli̇̄: ehāli̇̄ SY] 


62. Ḳıyāmet ḳopsa ḥaşr ider Ḫudāvend
    Ḳamu ḫalḳı inās̱ı hem ricāli

63. Muṭi̇̄ʿ vü müẕnibüñ ol gün eline
    Virilür defteri kim ola tāli̇̄

64. Virilür mü’mini̇̄nüñ ṣaġ eline
    Olur kāfirlerüñ ammā şimali

65. Gelür herkes[footnoteRef:90] o gün cāy-ı ḥisāba [90:  herkes: hergiz SY] 

    Ki kimden aldı kime virdi mālı

66. Urılur ni̇̄k ü bed mi̇̄zāne taḥḳi̇̄ḳ
     Kişinüñ ṭāʿati ile vebali

67. Ṣırāṭı geçmeyince kimse bulmaz
    Ṣafā-yı ṣuffa-i dārü’n-nevāli		

68. Hem ol gün ḥavż-ı pür-feyż-i nebi̇̄den
     İçer her teşne-dil mü’min ẕülāli

69. Görür her cumʿa gün aṣḥāb-ı cennet
     O gözler görmemiş rūşen cemāli

70. İder yarın şefāʿat ehl-i şerre
    Bugün ḫayra irenler iştiġāli

71. Yaradılmışdurur cennet cehennem
    İkisi daḫi maḥfūfu’l-ḥavāli̇̄

72. Bozılmaz düzgini[footnoteRef:91] hi̇̄ç birisinüñ [91:  düzgini: düzdügi SY, RN] 

    Daḫi ehlinüñ olmaz intiḳāli

73. Ḳonılsa mü’min-i ʿāṣi̇̄[footnoteRef:92] ceḥi̇̄me		 [92:  Metinde “mü’min ü ʿāṣi̇̄” şeklindedir; fakat anlam gereği “mü’min-i ʿāṣi̇̄” olarak düzeltilmiştir.] 

     Çıḳar āḫir müdām olmaz melāli

74. Mü’es̱s̱irdür duʿā inkār olınmaz
     Ḳoparur himmet-i merdān cibāli

75. Dürişüp[footnoteRef:93] Feyżi̇̄-i bi̇̄-tāb u ṭāḳat	 [93:  Dürişüp: Düşüp SY] 

     Cihān bāġında dikdi bu nihāli

76. Murād ol kim yiyenler mi̇̄vesinden
    Añalar ḫayr ile bu[footnoteRef:94] pāyimāli [94:  bu: ol SY, SHM] 







Sonuç
Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”si Sirâceddin el-Ûşî’nin Emâlî adlı eseri esas alınarak kaleme alınmış bir nazire örneğidir. Şair, Emâlî’nin vezin ve kafiyesini korumuş, muhteva bakımından da benzer temaları ele almıştır. Feyzî-i Kefevî şiirde tevhid, Allah’ın sıfatları, peygamberlik, sahabe sevgisi, iman esasları, ölüm sonrası hayat ve ahiret halleri gibi itikadî konuları manzum bir şekilde işlemiştir. 
Çeşitli kütüphanelerde farklı nüshaları bulunan Kaside’nin, Rûhu’n-Nüfûs içerisinde yer almakla birlikte müstakil olarak da istinsah edilmiş olması, eserin bağımsız bir değer taşıdığını ve ilmî-edebî çevrelerde rağbet gördüğünü göstermiştir. Ayrıca şairin kasidesine eklediği dua ve temenniler, onun edebî kudretini yansıtması açısından da dikkate değerdir. Sonuç olarak Feyzî-i Kefevî’nin “Kaside”si nazire geleneğinin yansıması olarak, Emâlî’nin Anadolu sahasında kazandığı etkinin bir göstergesi açısından önem arz ettiği söylenilebilir. Bu tür çalışmalar, nazire geleneği ve akaid içerikli şiirlerin Klasik Türk edebiyatındaki yeri açısından önemlidir.








[bookmark: _GoBack]
Kaynakça
Ahmet Saim Kılavuz, "Akaid", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/akaid (11.09.2025).
Bursalı Mehmed Tahir, Osmanlı Müelifleri, haz. M.A. Yekta Saraç, Ankara, 2016.

Bünyamin Yuvacı, İnehanzâde Mehmet Nâil Tuman, Tuhfe-i Nâilî Metin ve Muhtevâ (II. CİLT s. 735-999), Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), Sivas, 2014.
Durmuş Özbek,  “el-Uşi ve ’’Kasidetü’l-Emali”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, c. 5, sy. 5, 1994.

Havva Karaman, Feyzî-i Kefevî’nin Rûhu’n-Nüfûs Adlı Eseri (İnceleme-Metin), İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), İstanbul, 2019.
İsmail Durmuş, "Nazîre", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/nazire#1 (11.09.2025).
Kabilî, Sultan-ı Hubana Münasib Eş’ar, haz. Mehmet Gündüz, Ankara, 2018.
Kemal Edib Kürkçüoğlu, “Lâmiyye-i Kelâmiyye”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.I-II, 1954.

Mehmet Fatih Uzun, “Le’âlî’nin Emâli Şerhi”, KÜLTÜRK Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, S.10 (Kış 2024).

M. Sait Özervarlı, "El-Emâlî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/el-emali--usi (10.09.2025).

Mehmet Sait Toprak, "Ûşî", TDV İslâm Ansiklopedisi, https://islamansiklopedisi.org.tr/usi (10.09.2025).
Mevlüt İlhan, “Mütercimi Belli Olmayan Mensûr Bir Kasîde-i Emâlî Tercümesi”, Journal of Turkish Language and Literature, Volume:1, Issue: 1, Summer 2015.
Muhit Mert, “Oşlu Din Âlimi Ali B. Osman Ve Bed’ü’l-Emâlî Adlı Eseri Bağlamında İtikadî Görüşleri”, Gazi Üniversitesi Çorum İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2005/1-2, C. IV, S. 7-8.
Sadık Yazar, Anadolu Sahası Klasik Türk Edebiyatında Tercüme ve Şerh Geleneği, İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (doktora tezi), İstanbul, 2011.

Şinasi Tekin, “The Turkish Translation of Bedvü’l-Amâlî in Quatrians”, Journal of Turkish Studies / Türklük Bilgisi Araştırmaları Dergisi, S. 4, 1980, s. 157-206.
Yuldus Musahanov, Oşi ve Emali Kasidesi, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü (yüksek lisans tezi), Ankara, 2001.


