 SUBJECT  \* MERGEFORMAT   • 17

Tasavvuf Düşüncesinde Varlık Mertebeleri: Bir Giriş
Existence Levels In The Thought Of Sufism: Introduction
Özet: Varlık düşünce geleneklerinin üzerinde durdukları önemli bir kavramdır. İlk felsefe, ilk teoloji, ilk mitoloji metinlerinde Varlık meselesinin ele alındığı görülür. Dilinden, dininden ve yaşadığı coğrafyadan asılı olmayarak insanın Varlık meselesini düşünce gündemine aldığı söylenebilir. Yani insanın hakikat arayışında Varlığı anlama ve Varlığa dair açıklama yapmak önemli bir yer tutar. Nitekim farklı yaklaşımlar geliştirilerek bu kavramın işaret ettiği anlam dünyası kuşatılmaya çalışılmış. İşbu yaklaşımlardan biri de Vahdet-i Vücûd nazariyesine ilişkindir. Vahdet-i Vücûd nazariyesi tasavvuf düşünce geleneği içerisinde telakki edilir. Vahdet-i Vücûd nazariyesi Varlığa dair külli bir idrak sunar. Yani temel meseleleri Varlığa değgindir. Binaenaleyh Vahdet-i Vücûd nazariyesi Varlık ve var olanlar ayrımını –diğer bazı düşünce geleneklerinde olduğu gibi- esas alır. Ama bu ayrımın mahiyetine dair diğer düşünce geleneklerinden farklı açıklamalar sunar. Bu farklılığın temelinde yer alan ilke ve esaslar önem arz eder. Bu çalışmamızın konusu Vahdet-i Vücûd nazariyesinin Varlık mertebeleri görüşlerinin kısa bir açıklamasından ibarettir. Vahdet-i Vücûd nazariyesini benimseyen mutasavvıfların Varlığın mertebelerini açıklarken etkilendikleri temel metinlere dikkat çeken çalışmamız, işbu metinlerin tasavvuf düşüncesini nasıl belirlediği sorusunu da yanıtlanmış olacaktır. Bu bağlamda hem klasik hem modern tasavvuf metinlerine müracaat ettik. Çalışmamızda tasavvuf düşüncesinin bahusus Vahdet-i Vücûd nazariyesinin Varlığa ilişkin külli bakış açısının betimlemesini yaparak bu alanda çalışacak olanlara hem giriş mahiyetinde bilgi vermeye hem de tasavvuf düşüncesinin temel metinlerinin yeniden hatırlatmaya çalıştık. Bu anlamda yazımız Vahdet-i Vücûd nazariyesinin Varlık mertebelerine dair tezlerini bütünüyle kuşattığı iddiasında değil. 
Anahtar Kelimeler

Vahdet-i Vücûd, Varlık, var olanlar, imkân, mertebe.
Abstract: Being has long constituted a central and enduring theme across diverse intellectual traditions. From the earliest philosophical, theological, and mythological writings, the question of Being has consistently emerged as a foundational concern. Regardless of linguistic, religious, or geographical contexts, it is evident that human beings have persistently grappled with the nature of Being in their intellectual and existential pursuits. Within the broader search for truth, attempts to comprehend and articulate the essence of Being hold a position of particular significance. Over time, a variety of theoretical frameworks have been developed to interpret the conceptual and metaphysical implications of Being. Among these, the doctrine of Wahdat al-Wujūd (Unity of Being) occupies a distinct place within the Sufi intellectual tradition. This doctrine presents an all-encompassing metaphysical perspective, in which the question of Being constitutes its principal axis. While Wahdat al-Wujūd shares with other traditions the fundamental distinction between Being and beings, it diverges in its explanation of this ontological dichotomy, grounding its interpretation in unique metaphysical principles. This article aims to offer a concise analysis of the doctrine’s conception of the levels or degrees of Being (marātib al-wujūd). Particular attention is given to the primary textual sources that have shaped the views of Sufi thinkers on this subject, thereby elucidating the role of these sources in the development of Sufi metaphysical discourse. To this end, both classical and contemporary texts of the Sufi tradition have been examined. By outlining the comprehensive ontological vision advanced by the doctrine of Wahdat al-Wujūd, the article seeks to serve as an accessible point of entry for scholars new to the field, while also reaffirming the relevance of foundational Sufi texts for ongoing philosophical and theological inquiry. It should be noted, however, that this study does not purport to offer an exhaustive account of the doctrine’s full theoretical scope concerning the levels of Being.
Keywords

Wahdat al-Wujūd, being, existing, the possible, level.
Giriş
Her ilim, konudan, ilkeden ve meselelerden müteşekkil olan bir küllî açıklama tarzıdır. 
Tasavvuf düşüncesinin esas gayesi küllî ilkeden yola çıkarak var olanları anlamlandırma ve insanın var olanlarla ilişkisini belli çerçeveler dâhilinde izah etme çabasıdır. Varlığın ve insanın mahiyetine dair mutasavvıfların geliştirdikleri nazariyelerin bu bağlamda değerlendirilmesi gerekir. 

Tasavvuf ilminin konusu Allah’ın varlığıdır. Diğer meseleler bu konu etrafında şekillenir. Ve tasavvuf ilmi ayetlerin bâtını mânâlarından ilham alarak var olanların Varlıktan yâni Allah’tan ayrı varlıklarından bahsetmenin imkânsız olduğunu savunur. Var olanlar, varlıkları itibariyle varolma imkânına sahip olsalar da vücûttan yoksunlar. Mümkün varlıklar diye adlandırılan var olanların varolma imkânı tasavvufî düşünceye göre Allah’ın ezelî ilminde saklıdır. Dolayısıyla mümkün varlıkların varolma imkânı ontolojik değil epistemolojiktir. Mümkün varlıklar, Allah’ın ezelî ilminde -tasavvufî dille söylenecek olursa a’yân-i sâbitede- mevcût olan varlıklara vücût verilmesiyle var olurlar. “(…) âlem olan a’yân-i sâbite, asla varlık kokusu duymamıştır. Bunların varlık kokusunu koklamaları asla mümkün değildir.”
 Bu anlamda tasavvufî düşünce geleneği salt yokluktan, ‘ademden yaratmayı kabul etmez. “Mutasavvıfların çoğuna göre ise ‘adem ne vardır, ne de var olmaya elverişlidir.”
 Zira mutasavvıflara göre salt yokluğun kabulü tevhit inancıyla çelişmekle birlikte var olanların varolma imkânlarının kendilerinden kaynaklandığı gibi bir görüşe yol açar. Bundan dolayı mutasavvıflar var olanların varolma imkânlarını Allah’ın varlığının dışında ele almaz, tek ilahî çatı altında Varlığı ve bu bağlamda Varlık-insan ilişkisini açıklamaya çalışırlar. “Bir şey hiçten vücûda gelemeyeceği cihetle, bütün eşyanın Hakk’ın vücûdundan ne’şet etmiş yâni onun tezâhür ve tecellîlerinden ibaret olması lazım gelir.”
 Makalemizde, tasavvuf düşüncesinde Varlık ve Varlık mertebeleri görüşlerini anahatlarıyla ele alacağız. Var olanları Varlıktan –“tasavvuf düşünce geleneğinde Varlık / Vücût denilirken Allah kastedilir”
- bağımsız şekilde ele almayarak, her var olanı Varlığın tecellîsi kabul eden Vahdet-i Vücûd – “varlığın tek oluşu”
- var olanlara dair oluşturulmuş önemli bir tasavvuf nazariyesidir. Vahdet-i Vücûd nazariyesi Vücûd’un vahdetini dikkate alır ve panteizmin karşısında yer alır. Zira panteizm Vahdet-i Vücûd’u değil Vahdet-i Mevcûd’u esas alır. Biz, vahdet-i mevcûddan değil, vahdet-i vücûddan bahsetmekteyiz. Çünkü mevcûd, bir değildir, aksine mevcûtta çokluk vardır.
 Vahdet-i Vücûd nazariyesinin panteizmden farklı olduğuna dair İsmail Fennî Ertuğrul’un şu cümlesi zikredilebilir: “Sûfîlerde ise ittihâd tâbiri kullanılmaz. Çünkü ittihâd iki şey arasında olur. Hâlbuki vücûd birdir, fâil ve münafil vardır, fakat bunların her ikisinde de tecellî eden Cenâb-ı Hak’tır.”
 Bu farkın ayırdına varılmaması Vahdet-i Vücûd nazariyesinin Varlığa ve Varlık mertebelerine dair tezlerinin hatalı anlaşılmasına yol açar. Makalemizde bu ve benzerî hataları gidermek adına hem klasik hem de modern tasavvuf düşünce geleneğine ait eserlerden yola çıkarak tasavvufî düşüncenin Varlık ve Varlık mertebelerine dair tezlerini ele alacağız. 

Varlık Ve Var Olanlar 

İbn Sînâ’ya göre metafiziğin konusu, varlık olması bakımından varlıktır. Tasavvuf ilminin tanımı verilirken işbu tanım dikkate alınır. Nitekim mutasavvıflar bu tanımı dönüştürerek varlık olmak bakımından varlık, Haktır şeklinde ifade ederler. “(…) Hak ile kastedilen, Allah yâni, O’nun zatıdır.”
 Dolayısıyla tasavvuf düşüncesine göre mutlak anlamda varlık, Allah’tır. Klasik İslam düşünce geleneklerinde Varlık mefhûmu bilme sürecinin temelinde yer alır. Binaenaleyh Varlık, var olanların mâhiyetine dair nazariyelerin de aslî ve tayin edici unsurudur. İşbu sebeple Varlığa ve Varlığın anlamına dair küllî bilinç elde edilmeden bilme süreci ve var olanların mahiyeti açıklanamaz. Tasavvuf, felsefe ve kelâm düşünce gelenekleri Varlığın mahiyetine dair nazariyeler geliştirerek var olanları anlamlandırmaya çalışırlar. “O halde varlığı anlama çabası, varlığın huzurunda durmak ve mevcudun hazır bulunuşundan hareketle düşünmeyi “iç duyular” eşliğinde ilerletmek şeklinde telakki edilmelidir.”
 Tasavvufî düşüncenin yaptığı da Varlıktan yola çıkarak var olanları anlamlandırma çabasıdır. “(…) vücûd varoluş açısından zorunluluğun yalnızca Allah’a ait bulunduğunu kanıtlamakta ve yaratılmışlara ait mümkün oluşu Allah’tan nefyetmektedir; buna göre yegâne vâcip varlık Allah Teâlâ’dır ve O’nun yokluğu asla düşünülemez.”
 Bu yaklaşım Heidegger’in yaklaşımının tam karşısında yer alır. Zira Heidegger, Varlığın anlamını ortaya çıkarmak için dasein’a yâni insana yönelir. Yani Varlığı, var olanlardan yola çıkarak anlamaya çalışır. Ancak “(…) İbnü’l- Arabî’nin de ifade ettiği gibi Varlığı, ancak var olandan yüz çeviren kimse idrâk edebilir.”
 
Varlığı Anlama Çabası

Mutasavvıflar Varlığa dair oluşturdukları nazariyeleri ilahî metinden hareketle temellendirirler. “Kur’an-ı Kerim’in bütünlüğü içerisinde Vücûd ve varoluş hakkında yüzden fazla ayetin yer aldığı görülecektir.”
 Tasavvufî düşünce açısından hadisler de Varlığı anlamada başvuru kaynağıdır. “Allah vardı, O’nunla beraber hiçbir şey yoktu ve Ben gizli hazineydim. Bilinmekliğimi arzuladım ve mahlûkatı yarattım” hadis-i şerifleri Varlık mertebelerine dair geliştirilen nazariyelerin ilham kaynağıdır.”
 

Başlangıçta yâni ezelde sadece Allah’ın var olduğunu Kur’an bildirir. Peki, bu durumda insanın irtibatta olduğu âlem / âlemler nasıl var olmuş? Tasavvuf düşünce geleneği Varlığı mertebelere ayırarak bu soruya cevap arar. Tasavvufî düşüncede Varlığı mertebelere (…) ayırma her zaman vahdet ilkesine dayalıdır. Mesela belirli bir varlığın mertebesine; aynı anda pozitif ve negatif tarafından gözetlediğimiz biricik belirmedir söz konusu olan.” 
 

Mutasavvıflar, dinî metinleri yorumlarken “Allah’ın ilk yarattığı şey” konusunu merkeze alarak, hem ontolojik hem de epistemolojik açıdan yaratılan ilk şeyden önceki hâlin/durumun önemi üzerinde dururlar. Çünkü ilk yaratılan şeyden önceki hâlin incelenmesi ve açıklanması hem ilk yaratılan şeyin hem de daha sonra yaratılanların mahiyetlerini anlamaya yardımcı olur. “Allah ezelde vardı ama onun varlığı haricinde bir şey yoktu. Sufi Beyazid-i Bistami’nin bu sözü işitince “Şu anda da öyledir” diye bunu tefsir ettiği rivayet edilir.”
 Yukarıda zikredilen bir hadis-i şerifte Allah’ın kendisinden; gizli hazine olarak bahsettiğini ve bilinmeyi arzu ettiğini görüyoruz. Burada iki konu açısından belirleyicidir. Bunlardan birincisi “gizli hazine” diğeriyse “bilinmenin arzu edilmesidir.” 

Gizli Hazine Ve Bilinmenin Arzu Edilmesi

Allah’ın ezelde “gizli hazine” olması Varlığın/Vücudun ilk mertebesidir. Bu mertebenin ilki, lâ-taayyün mertebesidir. Bunun anlamı taayyünün olmayışıdır. Taayyün; belirme, belli olma ortaya çıkma. Sûfîlere göre Hakk’ın zâtında her şey vardır ama belirsiz olarak vardır. Şeylerin ondan zuhûr ve tecellî yolu ile çıkışları bir taayyün şeklinde kendini gösterir.
 Bu mertebe, gerçek mutlaklık mertebesi, zât-ı baht, yâni zât-ı sırf mertebesi diye de isimlendirilir.
 Bu mertebede Mutlak Varlıktan başka bir şey yoktur. Ancak zaman ve ontolojik bakımdan sonra var olacak olanlar Mutlak Varlığın ilminde saklıydılar. “(…) Hak, isimlerinin a’yânını, yâni bu isimlerin haricî varlıktaki taayyünlerini görmek istemiştir. Hak kendi ayn’ını görmek istemiştir de denilebilir (…). Böylece, varlıkta zuhûr eden şeyler, zuhûr ettikleri tarzda zuhûr etmiş, her türlü alaka ve nispetten mücerret zât-ı mutlak’tan ibaret olan kenz-i mahfî (gizli hazine) ortaya çıkmıştır.”
 

İlk mertebeden sonra gelecek mertebeler bir anlamda mücmel şekilde Mutlak Varlığın ilminde(ydi)ler. Buna binaen daha sonra gelen mertebeler, yokluktan yani ‘ademden değil Mutlak Varlığın ilmindeki a’yânlarının kûn emrine muhatap olmaları sonucunda vücût kazanırlar. Kemalpaşazade, kendinde mümkünün mahiyetinin ‘adem değil leys hali içerisinde olduğunu belirtir. Ona göre leys, ‘ademden, yâni yokluktan farklı ve öte bir şeydir. “(…). Leys halinde bulunan mümkün, bir fail tarafından varlığa çıkartıldığında artık nura dönüşmüş olur.”
 Lâ-taayyün mertebesi hakkında mutasavvıflar -temelde aynı görüş savunulmakla birlikte- muhtelif açıklamalar geliştirirler. “Mutlak ilâhî gayb, lâ-taayyün mertebesi bakımından zât-ı ilahîdir. Bu mertebeye hakîkatü’l-hakayık, gayb-i mechûl ve ahadiyyet de denir.”
 Bir başka tasavvuf risalesinde söz konusu mertebe hakkında şunlar zikredilir: “Onun için bu mertebeye munkatı’ul-işarât, meçhul’un- na’t da tesmiye olunmuştur. Yine bunun içindir ki bazı ârifler zât-ı ilahiye için vücûda mukaddem adem tesmiye etmişlerdir.”
 Ahmed Avnî Konuk’un Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi isimli eserinde lâ-taayyün mertebesi hakkında şunlar yer alır: “Onun fevkinde hiçbir mertebe yoktur, belki bi’l- cümle merâtib onun tahtındadır (…). Ve zât, zâtiyeti cihetinden âlemlerden ganî olduğundan tecellîden müstağnidir.”
 
Lâ-taayyün mertebesinden sonra taayyün-i evvel mertebesi gelir. “Taayyün-i evvel, Hakkın zâtına, sıfatlarına ve bütün mevcutlara dair icmâlî ilminden ibarettir; bunlar, bu mertebede henüz birbirilerinden temeyyüz etmemişlerdir.”
 Bu mertebeyle birlikte Allah zuhûra yönelir. Mertebeler ilk taayyün denilen bu mertebeyle başlar. Bu mertebe Mutlak Varlığın mutlak birliğini göreli çokluk taşıyan birliğe dönüştürmesiyle taayyüne başlamasıdır. “İbnü’l- Arabî’nin hakikat-i Muhammediye adını verdiği bu mertebe bütün varlığın ilkesidir.”
 

İkinci mertebenin birinci mertebeden farkına gelince: “Bu mertebe-i vahidiyyet, ahadiyyet mertebesine nisbeten eltaf-ı latîf olan zât-ı Hakk’ın bir mertebe, tekâsüf buyurmasından başka bir şey değildir.”
 

Üçüncü mertebe, taayyün-i sâni diye adlandırılır. “Bu mertebenin bir diğer adıysa vahidiyettir. Bu yedi mertebenin üçüncüsü, Hakkın ikinci taayyünü mertebesidir. Hak, bu mertebede zâtını, sıfatlarını ve yaratıklarını tafsilî olarak bilir.”
 Mutasavvıflar bu mertebenin hak olduğunu Kur’an-i Kerim’deki İsra suresinin 12. ayet-i kerimesinden hareketle ileri sürürler. Söz konusu ayet-i kerimede Allah şöyle buyurur: “Her şeyi tafsil ettik”.
Üçüncü mertebede daha önce bahsedilen leys halindeki mümkünlerin hakikatleri saklıdır. “İmkân âleminde hâdis olacak bütün varlıkların hakikatleri bu mertebedeki suretlerdir.”

Bu üç mertebenin üçü de kadîmdir. Zira bu üç mertebe Allah’ın sıfatlarıdır. Buna binaen ilk üç mertebe arasında öncelik-sonralık ilişkisi mevcut değil. Buradaki öncelik-sonralık düşünceye konu olabilmeleri için aklın yaptığı bir değerlendirmedir. “İkinci mertebenin hakikat-i Muhammediye, üçüncü mertebenin ise hakikat-i insaniye mertebesi olması, bunların kadîm ve zikredilen iki hakîkatin hâdis olmasına engel değildir.”
 

Mahlûkatın Mevcûtluğu 

Dördüncü mertebenin ismi, ruhlar mertebesidir. Bu mertebeyle birlikte hâdisler âlemi zuhûr eder. Bu mertebe hakkında görüş bildiren mutasavvıflar ruhun özünde tek olduğunu ama her var olanın o tek ruhtan üflenerek yaratıldığını ileri sürerler. “Buna göre ruh, tektir, bu tek ruh, üzerine yansıdığı ve kendisini idare ettiği cisimler adedince çoğalır.”
 Bu görüş Mustafa Tahralı tarafından şu şekilde izah edilir: “Üçüncü mertebede bütün ilahî isimlerin ilmî sûretleri birbirinden ayrıldığı ve farklılaştığı gibi, bu ruhlar mertebesinde de a’yân-ı sâbitenin gölgeleri olan ruhlar birbirinden ayrılmışlardır.”
 

Dördüncü mertebede daha önceki mertebelerde sabit olan ilmî hakikatler basit cevherlere dönüşür. “Öyleki mertebe-i ilimde sabit olan her bir suret-i ilmiye, bir cevher-i basît olarak bu mertebede zâhir olur.”
 

Beşinci mertebe, misâl âlemidir. Tasavvuf geleneği, misal âleminin mahiyetini kevnî eşya olarak açıklar. Ancak sözü edilen eşya kesif mahiyete sahip değil. Kevnî eşya mürekkep mahiyette olmadığına göre latiftir. “Bu eşya, latif-hayalî cüzlerden oluşur; bu cüzler, parçalanmaz, yâni cüzleri kendilerinden ayrılmazlar. Bunun yanı sıra cüzler birbirlerinden de ayrılmazlar, bunun nedeni mürekkep olmayışlarıdır.”
 Ahmed Avnî’ye göre rüyalar beşinci âlemle irtibatlıdır. “Ve letâfet ve nûrâniyyetinden nâşî el ile tutulmaz ve bıçakla kesilmez ve eczâya tefrik edilemez. Rü’yâda görülen suver bu âlemdendir.”
 Bu bağlamda İsmail Hakkı Bursevî şöyle der: “İnsan hayal kuvveti sayesinde misal alemine dahil olup, orada temessül etmiş gayb manalarına muttali’ olur. Görülen bu suretlerin bazıları tabire muhtaç olur, bazıları da tabir gerektirmez.”
 

Altıncı mertebeyse, cisimler âlemidir. Bu âlemdeki var olanlar dört unsurdan müteşekkildir. “Cisimler âlemi, bölünmeyen fakat cüzleri birbirlerinden ayrılabilen unsûrî parçalardan meydana gelmiştir. Cisimler âlemini oluşturan cüzler, birbirlerinden ayrılabilirler.”

Yedinci mertebe zikredilen mertebeleri birleştiren mertebedir. “Ve bu mertebe Allah’ın tecelli ettiği son varlık mertebesidir. Bu mertebe Zât’ın hariçte görülen cisimlerin suretinde tecellisidir.”
 Abdülganî en-Nablusî’ye göre bu mertebe, son ilahî açılmadır ve mutlak insanın mertebesidir. “İnsan, hüviyetinin himmeti ve kendisiyle kaim olduğu Rabbinin kudretiyle yükselip, zâhir ve bâtın sûretin ezelî kudretten kadîm meşiyetinin gereğine göre sâdır olan fiiller olduğunu görmekle zâhir ve bâtın sûretini görmez hale geldiğinde, ona yâni zikredilen özelliklerle nitelenmiş insan insan-ı kâmil denir; çünkü kendisinde ait kemal o insanda zuhûr etmiştir.”

İnsanın var olanlar arasında özel yeri haiz olmasının sebebi cismanî ve ruhanî keyfiyette olmasıdır. “İnsan-ı kâmil, Allah’ın tecellîyatını idrâk etme kabiliyetini haizdir. İnsân-ı kâmil, (kendi başına değil) Allah’ın bekâsıyla bâkîdir. Ayrıca o, başka bir şeyle değil, ancak Allah’ın ibkasıyla (kendisi bâkî kılmasıyla) da bâkîdir.”
 “Tecelliyât-ı ilâhiyyenin sonunu gören göz doğru görebilir ve kasd-ı tecellîyi hakkıyla idrâk edebilir.”
 Bu bağlamda Mustafa Tahralı şu noktaya dikkat çeker: “İnsân-ı kâmil bütün ilahî isimlerden ibaret olan ilahî sûreti kabule müsait bir taayyüne sahiptir. İlahî emaneti taşımaya ehil olarak yaratılmıştır. Kendisinde ilahi sıfat ve isimlerin hükümleri fiilen zâhir olur.”
 
Sonuç
Düşünce tarihinde birlik-çokluk sorunu etrafında şekillenen tartışmalar ve bu soruna getirilen çözümler muhteliftir. Birlik-çokluk sorununa getirilmiş en orijinal çözümlerden birini tasavvufî düşünce sunar. “Şu halde Hakk ve halk veya bir ile çokluk arasında bir ayırım, tasavvufî zevkin değil aklın öngördüğü mantıkî bir ayırımdır (…). Varlık aleminde çokluk telakkisi, sadece bizim varlıklar hakkında verdiğimiz bir hükümden ibarettir; oysa varlıkların hakikati birdir.”
 Birlik-çokluk sorunu bağlamında oluşturulan “ayniyet ve gayriyet fikri” de zikredilmeye değer. “(…) Ayniyet ve gayriyet mes’elesi göz önünde bulundurulmalıdır. Gölge ve gölge sâhibi arasında bir bakıma ayniyet olduğuna göre, gölgenin fiil ve hareketleri gölge sâhibi olan Hakk’ındır. Diğer bakımdan ise gölge ve gölge sâhibi arasında bir gayriyet bulunduğuna göre, gölgelerin varlıkları Hakk’ın gayrı olduğu gibi, onların fiil ve hareketleri de kendilerine izâfe olunur.”
 
Vahdet-i Vücûd nazariyesi Varlıkla var olanlar arasında ittihadın olduğu fikrini kabul etmez. Zira ittihadın gerçekleşmesi için en az iki müstakil varlığın olması gerekir. Varlığı mertebelere ayıran Vahdet-i Vücûd nazariyesine göre ise hakikî anlamda sadece bir tek Varlık var. “Varlık ise, birdir, onda hiçbir şekilde çokluk yoktur; taaddüt, âriflerin zevkinin ve vicdanlarının şahitlik ettiği gibi, sıfatlardadır.”
 Varlık mertebelerinden bahseden tasavvuf risaleleri makalemizde zikrettiğimiz yedili taksim üzerinde ittifak etmez. Mesela bazı muhakkikler sadece 4 isimle bunları icmal etmişler ve adlarına Lâhut, Ceberût, Melekût ve Nâsut demişlerdir.
 Binaenaleyh beşli taksimi de esas alan tasavvuf risaleleri de var. Ahmed Avnî Konuk, altılı taksimi dikkate alarak tasnif yapar.
 “Bu mektep mensuplarının yaptığı bu tertip çalışmaları içerisinde bunları daha çok beşli veya yedili tasnif altına topladıkları göze çarpacaktır.”
 Varlık mertebelerinin farklı şekillerde taksim edilmesi, tasnif faaliyetinin keyfî uğraş olduğuna işaret etmez. “İşte bu irtibatları kurma bilgisi de hâsseten ehlullah’ın ilminde bulunur. Bu iş yalnızca, bilimleri sadece fenomenlerin zahiri görüntülerinden çıkaran bilim adamlarının kanunlarını takib etmez.”
 Buna binaen farklı tasnifler Varlığın hakikatini değiştirmez. Bütün mertebeler bir anlamda izafî mahiyet arz eder. Mutlak olan sadece Allah’tır. Tüm mutasavvıflar aynı şeyi söylemişlerdir. “Tamamı tevhide vâsıl olmayı, fenâ kapısından Allah’ın birliğini idrâk ermeyi arzulamışlardır. Ki bu onlar için nihaî açıdan “Lâ ilâhe illallâh”ın anlamını dirakten başka bir anlama da gelmemektedir.”
 Dolayısıyla Varlığın mertebelere taksim edilmesi tevhit inancına zıt değil bilakis tevhit inancının daha iyi anlaşılmasını sağlar. “Bütün mertebelerin merkezinde bulunan o nokta-i Hak bütün mahlûkatın çekim merkezidir (…). Şu halde âlem ve içerisindeki her şey Allah’a muhtaçtır fakat O âlemlerden müstağnidir.”
 “Vahdet-i vücûda inananlar Cenâb-ı Allah’ın vücûd ve vahdaniyetini isbat etmek için delil getirmeye muhtaç değillerdir. Çünkü onlara göre Cenâb-ı Allah’tan başka hakiki varlık yoktur.”
 Bu hakikatlerin farkında olan ârif, umuma hitap edebilme kabiliyeti kazanır. İşte böyle mânâ dilini bilen ârif, muhalifleri uzlaştırır, birleştirir. Onlara gayelerine vasıl olmada yardımcı olur. “Ârifler, mânâyı gözeterek sözü güzel söyler. Söz güzel olunca takipçisi de hâliyle çok olur.”

Kaynakça 
Afîfî, Ebu’l- Alâ. Tasavvuf; İslam’da Manevi Devrim. ter: H. İbrahim Kaçar, Murat Sülün. İstanbul: Risale Yayınları, 1996

Afîfî, Ebu’l- Alâ. Fusûsu’l- Hikem Okumaları İçin Anahtar, ter: Ekrem Demirli. İstanbul: İz Yayınları, 2000.

Alper, Ömer Mahir. Varlık ve İnsan. İstanbul: Klasik Yayınları, 2010. 

Bursevî, İsmail Hakkî. Allah’a Yakın Olmak, Varlık Mertebeleri ve İnsan-ı Kâmil, haz: Muhammed Bedirhan. İstanbul: Hayykitap Yayınları, 2012. 

Cîlî, Abdülkerim. Meratib-i Vücûd ve Beyan-ı Hakikat-i İbtida-i Küll-i Mevcud, ter: Abdülaziz Mecdi Tolun, haz: Ahmet Faruk Güney. İstanbul: Furkan Yayınları., 2006. 

Demirli, Ekrem. İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2009.

el- Cerrâhî, Safer el- Muhibbî. Istılâhât-ı Sofiyye fî Varan-ı Asliyye, Tasavvuf Terimleri, haz: Derya Çakır Baş. İstanbul: Kırk Kandil Yayınları, 2013. 

el- Ekberî, Selahaddin ed- Dimeşkî. Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. ter: Zafer Enginli, Nurettin Ödül, Salih Sabri Yavuz vb. İstanbul: Kalem Yayınları, 2006.   

en-Nablusî, Abdülganî. (1). Ariflerin Tevhidi. ter: Ekrem Demirli. İstanbul: İz Yayınları, 2003.

en-Nablusî, Abdülganî. (2). Gerçek Varlık; Vahdet-i Vücûd’un Müdafaası. ter: Ekrem Demirli. İstanbul: İz Yayınları, 2003. 

Ertuğrul, İsmail Fenni. Vahdet-i Vücûd ve İbn Arabî. haz: Mustafa Kara. İstanbul: İnsan Yayınları, 1991. 

Guénon, René. Varlığın Mertebeleri. ter: Vildan Yalsızuçanlar. İstanbul: Etkileşim Yayınları, 2008.

Kılıç, Mahmut Erol. Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 1995. 

Konuk, Ahmed Avnî. Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi. haz: Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın. İstanbul: İFAV Yayınları, 1999. 

Konuk, Ahmed Avnî. Mesnevî-i Şerîf Şerhi. II. Cilt. haz: Selçuk Eraydın, Mustafa Tahralı. İstanbul: Gelenek Yayınları, 2004. 

Nasr, Seyyid Hüseyin. Hikmetin Kalbi Allah’tır. Tasavvuf Seni Çağırıyor. haz: Ercan Alkan. İstanbul: Hayykitap Yayınları, 2008. 

Tahralı, Mustafa. Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık.  Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi. haz: Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın. İstanbul: İFAV Yayınları, 1999. 

Tahralı, Mustafa. Mânâ Dilini Bilen Ârif Muhalifleri Uzlaştırır, Birleştirir. Tasavvuf Seni Çağırıyor, haz: Ercan Alkan. İstanbul: Hayykitap Yayınları, 2008. 

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Marifet Yayınları, 1991.  

Yavuz, Yusuf Şevki. “Adem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1. İstanbul: Diyanet Vakfı Yayınları, 1988. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Vücûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43. İstanbul: Diyanet Vakfı Yayınları, 2013. 

� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, ter: Ekrem Demirli, (İstanbul: İz Yayınları, 2003), 77.


� Yavuz, Yusuf Şevki, “Adem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi,  1, (1988), 357.


� Ertuğrul, İsmail Fenni, Vahdet-i Vücûd ve İbn Arabî, haz: Mustafa Kara, (İstanbul: İnsan Yayınları, 1991), 96. 


� Demirli, Ekrem, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, (İstanbul: Kabalcı Yayınları, 2009),169-176.


� el- Cerrâhî, Safer el- Muhibbî, Istılâhât-ı Sofiyye fî Varan-ı Asliyye, Tasavvuf Terimleri, haz: Derya Çakır Baş (İstanbul: Kırk Kandil Yayınları, 2013), 413.


� en-Nablusî, Abdülganî, Gerçek Varlık; Vahdet-i Vücûd’un Müdafaası, ter: Ekrem Demirli, (İstanbul: İz Yayınları, 2003), 29.


� Ertuğrul, İsmail Fenni, Vahdet-i Vücûd ve İbn Arabî, 75.


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 15.


�  Alper, Ömer Mahir, Varlık ve İnsan, (İstanbul: Klasik Yayınları, 2010), 14.


� Yavuz, Yusuf Şevki, “Vücûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 43 (2013), 137.


� Alper, Ömer Mahir, Varlık ve İnsan, 15.


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, (Yayınlanmamış Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 1995), 128.


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, 143-144.


� Guénon, René, Varlığın Mertebeleri, ter: Vildan Yalsızuçanlar, (İstanbul: Etkileşim Yayınları, 2008), 56.


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, 128.


� Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: Marifet Yayınları, 1991), 463.


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 33.


� Afîfî, Ebu’l- Alâ, Fusûsu’l- Hikem Okumaları İçin Anahtar, ter: Ekrem Demirli, (İstanbul: İz Yayınları, 2000), 74-75.


� Alper, Ömer Mahir, Varlık ve İnsan, 39-40.


� Bursevî, İsmail Hakkı, Allah’a Yakın Olmak, Varlık Mertebeleri ve İnsan-ı Kâmil, haz: Muhammed Bedirhan, (İstanbul: Hayykitap Yayınları, 2012), 25.


� Cîlî, Abdülkerim, Meratib-i Vücûd ve Beyan-ı Hakikat-i İbtida-i Küll-i Mevcud, ter: Abdülaziz Mecdi Tolun, haz: Ahmet Faruk Güney, (İstanbul: Furkan Yayınları., 2006), 35.


� Konuk, Ahmed Avnî, Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi, haz: Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın, (İstanbul: İFAV Yayınları, 1999), 109.


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 34.


� Demirli, Ekrem, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, 233.


� Konuk, Ahmed Avnî, Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi, 110. 


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 35.


�  Tahralı, Mustafa, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”,  Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi. haz: Mustafa Tahralı, Selçuk Eraydın, (İstanbul: İFAV Yayınları, 1999), 16.


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 37. 


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 38. 


� Tahralı, Mustafa, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, 18. 


� Konuk, Ahmed Avnî, Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi, 110.


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 39.


� Konuk, Ahmed Avnî, Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi, 111. 


� Bursevî, 134-135. akt. Tahralı, Tahralı, Mustafa, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, 20.


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 40. 


� Tahralı, Mustafa, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, 21. 


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 41-42. 


� el- Ekberî, Selahaddin ed- Dimeşkî, Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, ter: Zafer Enginli, Nurettin Ödül, Salih Sabri Yavuz vb. (İstanbul: Kalem Yayınları, 2006), 473.  


� Konuk, Ahmed Avnî, Mesnevî-i Şerîf Şerhi. II. Cilt. haz: Selçuk Eraydın, Mustafa Tahralı, (İstanbul: Gelenek Yayınları, 2004), 190.


� Tahralı, Mustafa, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, 23. 


� Afîfî, Ebu’l- Alâ, Tasavvuf; İslam’da Manevi Devrim, ter: H. İbrahim Kaçar, Murat Sülün, (İstanbul: Risale Yayınları, 1996), 213.


� Tahralı, Mustafa, “Vahdet-i Vücûd ve Gölge Varlık”, 42. 


� en-Nablusî, Abdülganî, Ariflerin Tevhidi, 54. 


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, 95. 


� Konuk, Ahmed Avnî, Fusûsu’l- Hikem Tercüme ve Şerhi, 109-115.


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, 200. 


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, 202. 


� Nasr, Seyyid Hüseyin, “Hikmetin Kalbi Allah’tır”, Tasavvuf Seni Çağırıyor, haz: Ercan Alkan, (İstanbul: Hayykitap Yayınları, 2008), 110.


� Kılıç, Mahmut Erol, Muhyiddin İbnu’l- Arabî’de Varlık ve Mertebeleri, 203. 


� Ertuğrul, İsmail Fenni, Vahdet-i Vücûd ve İbn Arabî, 110. 


� Tahralı, Mustafa, “Mânâ Dilini Bilen Ârif Muhalifleri Uzlaştırır, Birleştirir”, Tasavvuf Seni Çağırıyor, haz: Ercan Alkan, (İstanbul: Hayykitap Yayınları, 2008), 138.





